
3939© 2025 The Author. This is an open-access article distributed under the terms  
of the Creative Commons Attribution License (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0).

IBERO-AMERICANA PRAGENSIA – AÑO XLIX – NÚMERO 2 – PP. 39–52
https://doi.org/10.14712/24647063.2025.3

UN ESPACIO TRANSATLÁNTICO: ARQUITECTURA MODERNA  
EN LA REVISTA AMAUTA

por ALEX DE CARVALHO MATOS 
(Universidad de São Paulo)

Resumen
De las casi treinta y dos ediciones o más de dos mil páginas de la revista Amauta, 
considerada una de las más importantes del siglo XX, sólo dos de sus números tardíos 
dedicaron algún espacio al debate arquitectónico. El presente trabajo investiga este 
inusual abordaje del tema, cuestionando su papel en el proyecto editorial y político-cul-
tural del periódico.
Palabras clave: Revista Amauta; modernismo arquitectónico; vanguardias latinoamer-
icanas; maquinaria; indigenismo.

A Transatlantic Space: Modern Architecture in Amauta Magazine

Abstract
Of the nearly thirty-two editions or more than two thousand pages of the magazine 
Amauta, considered one of the most important of the twentieth century, only two of its 
later issues devoted any space to the architectural debate. This paper investigates this 
unusual approach to the subject, questioning its role in the editorial and political-cul-
tural project of the newspaper.
Keywords: Amauta magazine; architectural modernism; Latin American avant-gardes; 
machinery; indigenism.

Introducción
“Esta revista, en el ámbito intelectual, no representa un grupo. Representa, mucho 
más, el espíritu de un movimiento”, escribe José Carlos Mariátegui en la presentación 
de la Revista Amauta en su primera edición, lanzada en septiembre de 1926. Concebi-
da por el peruano cuando regresó al Perú en 1922, después de unos tres años en exilia-
do en Europa, y adquiriendo un carácter menos personal dos años después, según rela-
ta su fundador, la revista, que lleva en su título la exaltación de “la Raza”, una especie 
de “homenaje al incaismo”, pretendía “plantar, aclarar y conocer la problemática pe-
ruana desde el punto de vista doctrinal y científico”, considerando siempre “al Perú 
dentro del panorama del mundo” a través del estudio de “los grandes movimientos de 
renovación políticos, filosóficos, artísticos, literarios, científicos”. Bajo el lema “todo 
lo humano es nuestro”, la revista buscó articular a los “hombres nuevos del Perú” 
primero con los de “otros pueblos de América” y luego “con los de otros pueblos del 
mundo”. Así nació, en palabras de Mariátegui, una “revista histórica”.1

1	 José Carlos MARIÁTEGUI, “Presentación”, Amauta 1, Lima 1926, p. 3.



40

En sus cuatro años de existencia, Amauta alcanzó treinta y dos ediciones –un 
total de más de dos mil páginas– e incluyó contribuciones no sólo del Perú, sino 
también de diversas partes de América Latina, Europa y Estados Unidos. Abarcan-
do cultura, arte, sociedad y política, el periódico editado en Lima llegó al mundo 
con puntos de distribución en Santiago de Chile, Valparaíso, Córdoba, Montevideo, 
Río de Janeiro, Quito, San José (Costa Rica), San Salvador (Argentina), Ciudad de 
Guatemala, Ciudad de México, La Habana, Nueva York, París, Madrid y Melbour-
ne.2 Como observa el antropólogo e historiador peruano, naturalizado en México, 
Ricardo Melgar Bao:

Corrían tiempos en que a nivel internacional y continental las vanguardias artísti-
cas e intelectuales de algunas ciudades (París, Moscú, Berlín, Londres, Nueva York, 
Roma y Madrid) pretendían, con desigual fortuna, erigirse en faro de irradiación 
cultural […].3

Algo así se produjo también en el campo de la arquitectura y el urbanismo con los 
Congresos Internacionales de Arquitectura Moderna, los CIAMs, que funcionarán 
durante muchas décadas como un “faro de radiación cultural” en el campo de la 
arquitectura, definiendo no sólo el futuro de los edificios, sino de ciudades enteras 
en todo el mundo. Creado por el grupo de arquitectos y artistas suizos formado por 
Le Corbusier, Siegfried Giedion, Helene de Mandrot y presidido por Karl Moser, 
el congreso tuvo su primera edición en el Castillo de La Sarraz (Suiza), entre el 26 
y el 28 de junio de 1928. En el documento titulado Declaración de La Sarraz, los 
arquitectos presentes en el congreso se comprometieron con “la unidad fundamental 
de sus concepciones de la arquitectura así como con sus obligaciones profesiona-
les para con la sociedad”. Además, asumieron la tarea de “actuar de acuerdo con 
ellas, […] los grandes logros de la época y los mayores objetivos de la sociedad a la 
que pertenece y realizar sus obras de acuerdo con él”, lo que presupone rechazar 
“los principios creativos de épocas anteriores y las estructuras sociales transmitidas 
en sus obras” y promover “una nueva concepción de cada problema arquitectóni-
co y una satisfacción creativa de todas las necesidades materiales y espirituales”.4 
Como sostiene Kenneth Frampton, al contrario de lo que defendían Hitchcock y Jo-
hnson en 1932,5 los CIAM no apuntaban a “la permanencia del estilo como instan-

2	 La última edición de la revista tiene impresa la lista “Amauta en el extranjero” en la contraportada, 
ver: Amauta 32, 1930. 

3	 Ricardo MELGAR BAO, “Mariátegui y la revista Amauta en tiempos de crisis”, in: Aimer Granados 
(coord.), Revistas en la historia intelectual. Redes, política, sociedad y cultura, Cuajimalpa 2012, 
p. 42. 

4	 El documento fue firmado por veinticuatro arquitectos en representación de sus respecti-
vos países: Francia (6), Suiza (6), Alemania (3), Países Bajos (3), Italia (2), España (2), Austria 
(1) y  Bélgica (1). Texte de la Déclaration de La Sarraz [on-line], La Sarraz 1928, EPFL, [con-
sultado el 25 de febrero de 2025]. Accesible de: https://morpheplus.epfl.ch/fr/nos-collections 
/congres-internationaux-darchitecture-moderne/texte-de-la-declaration-de-la-sarraz.

5	 Frampton se refiere a  que Henry-Russell Hitchcock (1903-1987) y  Philip Johnson (1906-2005) 
escribirán en The International Style: Architecture Since 1922, catálogo de la exposición homó-
nima realizada en el Museo de Arte Moderna (MoMA), Nueva York 1932. Véase: Henry-Russell 



41

cia determinada por la técnica”, sino a “la necesidad de la economía y la industriali-
zación planificada”. De esta manera, “lo que los estetas verían como una preferencia 
formal por la regularidad era, para el CIAM, la exigencia inicial de incrementar la 
producción de las casas y dejar atrás los métodos de una época artesanal”.6 

Tales principios no dejaron de llegar a las páginas de Amauta. En su vigésima 
cuarta edición, en junio de 1929, uno de los representantes italianos que participa-
ron en el I CIAM, el arquitecto Alberto Sartoris, publicó “Arquitectura Internacio-
nal”, un escrito que pretendía acercar “al público las cuestiones más importantes 
que se han debatido por arquitectos europeos en el primer Congreso Preparatorio 
Internacional de Arquitectura Moderna”. Convencido de que al hacerlo cumplía 
“un deber moral”, el arquitecto presenta lo que llamó “iluminismo novecentista” 
con el objetivo de que el “gran público” pudiera adherirse o combatir sus “ideas 
y propósitos”. La moral se debe a la necesidad de lograr que “este nuevo elemento 
del arte […] tenga su peso y sus consecuencias en esta atormentada civilización 
europea que los hombres de nuestro tiempo van formando en la integridad de un 
espíritu objetivo, dogmático y universal”. Este papel civilizador cobra impulso con 
la percepción de que “la mejor parte de la opinión mundial adhiere actualmente a la 
causa de la arquitectura moderna”: 

En cada país, se han producido, con idéntico espíritu, manifestaciones características 
que no presentan el valor transitorio de la moda o de teorías individuales; la arquitec-
tura moderna existe y produce, sostenida por el entusiasmo de sus partidarios, ani-
mada de una potente actividad q’[ue] deriva de la evolución del maquinismo, la cual 
ha cambiado totalmente el aspecto de la sociedad moderna y la ha obligado a crear, 
en arquitectura como en todo outro campo, un nuevo estado de ánimo, y a encontrar 
nuevos motivos de esperanza y de equilibrio.7 

Contra las acusaciones de “insensibilidad e aridez”, Sartoris argumenta que los ra-
cionalistas buscan “alcanzar el más alto lirismo con elementos razonados, prácticos 
y económicos” y que “el hecho estético no es el punto de partida, sino el resultado 
de un espíritu adherente a  la perfecta solución de un problema matemático”.8 En 
consonancia con la Declaración de La Sarraz, también rechaza “métodos passa-
dos” de construcción y exalta las nuevas técnicas, más pondera que no se trata de 
“renegar del espíritu de las grandes arquitecturas de passado sino condenar todo 
aquello que obstaculiza el florescimento de un lirismo constructivista, empleando 
en nuestro tempo métodos atrasados y  costosos”. A  su vez, “los nuevos medios 
arquitectónicos”, según Sartoris, “ofrecen nuevas posibilidades urbanísticas”: “un 
solo urbanismo tipo”. También aquí el arquitecto tiene el cuidado de ponderar que 
no se trata de un modelo a “ser adoptado en todos los países” y sin “varios sistemas 

HITCHCOCK – Philip JOHNSON, The International Style: Architecture Since 1922 [on-line], 
MoMA Nueva York: 1932 [consultado 25 de febrero de 2025]. Accesible de: https://www.moma.org 
/calendar/exhibitions/2044.

6	 Kenneth FRAMPTON, História Crítica da Arquitetura Moderna, São Paulo 2008, pp. 327-328. 
7	 Alberto SARTORIS, “Arquitectura Internacional”, Amauta 24, 1926, p. 39. 
8	 Loc. cit. ibidem.



42

adaptados a las exigencias específicas de cada grande centro” así como “a toda gran 
forma perfecta del pasado”.9 

Hasta ahora todo ha sido, aunque excepcional en el tema, una bienvenida a una 
nueva contribución europea. Resulta que en medio de este juego de consideracio-
nes, que diferencian “unidad” de “uniformidad” en busca de una “variedad dis-
ciplinada y contenida”,10 se insertan perspectivas isométricas del italiano Alberto 
Sartoris e imágenes de edificios diseñados por Erich Mendelsohn y dibujos del ar-
gentino Guillermo Buitrago (1905-2000) de “piedras milenarias” de Tiahuanaco 
y “ruinas incas”. Una disposición similar se utilizó en la edición anterior, que sin 
previo aviso al lector lanza, interrumpiendo un relato de Blanca del Prado, páginas 
llenas de fotografías de claustros de arquitectura barroca de la época colonial bajo el 
título “Arquitectura Peruana”, del peruano José Sabogal (1888-1956), y un edificio 
racionalista diseñado por Sartoris.

Si, por un lado, la presentación de una colección tan variada parece dialogar con 
los principios que defiende el miembro del CIAM en su texto, por otro, la extrañeza 
es inevitable ante la disposición de estas imágenes. Al fin y al cabo, ¿qué conecta 
los lenguajes arquitectónicos de momentos históricos tan diferentes? Más que eso: 
¿cuál es la relación entre estos destellos arquitectónicos y el proyecto político edi-
torial y cultural de la revista Amauta? ¿Es puro eclecticismo? 

Justo en la presentación del periódico, Mariátegui advierte que: 

Amauta no es una tribuna libre abierta a todos los vientos del espíritu. Los que fun-
damos esta revista no concebimos una cultura y un arte agnósticos. Nos sentimos una 
fuerza beligerante, polémica. No le hacemos ninguna concesión al criterio general-
mente falaz de la tolerancia de las ideas. Para nosotros hay ideas buenas e ideas malas. 
En el prólogo de mi libro “La Escena Contemporánea” escribí que soy un hombre 
con una filiación y una fé. Lo mismo puedo decir de esta revista, que rechaza todo lo 
que es contrario a su ideología así como todo lo que no traduce ideología alguna.11

He aquí el primer aspecto a tener en cuenta: la Revista Amauta sólo trae a sus pá-
ginas lo que está en sintonía con su ideología. Los más diversos temas, incluida la 
arquitectura, deben ser abordados de manera articulada, como parte de un proyecto 
más amplio del impulso vanguardista que representa el periódico. Es en este senti-
do, siguiendo las directrices de Mariátegui, que debemos considerar la presencia de 
fotografías de claustros en arquitectura barroca del período colonial, bajo el título 
“Arquitectura Peruana”, con dibujos de construcciones incas y perspectivas isomé-
tricas o las imágenes de edificios modernos. Tales lenguajes aparecen en las páginas 
de la revista porque, de alguna manera, tienen afinidades con lo que piensan el 
director de la revista y sus colaboradores.

Algunos de estos principios que guían los abordajes del tema de la arquitectura 
en la Revista Amauta ya estarían presentes en el año anterior al lanzamiento del su 

  9	 Ibidem, p. 41.
10	 Loc. cit. ibidem.
11	 MARIÁTEGUI, “Presentación”, p. 3.



43

primer número, en una secuencia de textos que Mariátegui produjo sobre el arte y la 
arquitectura en Roma y que estaba preparada para ser publicada en un libro con el 
título El Alma Matinal y otras estaciones del hombre de hoy. Uno de estos ensayos 
se tituló Roma y el arte gótico y tiene como punto de partida la recepción del estilo 
gótico en la “ciudad eterna”, pero que pronto lleva a una reflexión sobre la difusión 
de otras lenguas en el viejo continente: 

El cielo gris, el fondo neblinoso, la luz discreta de Alemania no están hechas para la 
línea alegre y ligera de la arquitectura griega y de la arquitectura italiana. En cambio, 
la línea gótica encuentra en ese cielo gris, en ese fondo neblinoso, en esa luz discreta, 
los elementos ambientales que necesita.12 

Más fenomenológica que histórico-materialista –ese materialismo que Mariátegui 
emplea en otros temas–, la reflexión del Amauta sobre la arquitectura no deja de 
apoyarse, además de en su autoformación, en la propia experiencia del peruano en 
sus años de exilio en Europa.13 Viajero atento y sensible, Mariátegui describe en 
tono poético sus impresiones sobre el estilo gótico, que identifica como una arqui-
tectura nórdica y, por tanto, ajena a Roma.

Aunque el manuscrito no aborda el tema de la arquitectura moderna, ni siquiera 
colonial, inca o “peruana”, Mariátegui llama la atención sobre un aspecto que tam-
bién puede identificarse en la recepción latinoamericana del modernismo:

El arte gótico no podía, pues, brotar lozanamente en Roma. El arte gótico fue en Roma 
lo mismo que el cristianismo: una invasión extranjera, cuya dominación sobre Roma 
no pudo durar sino a condición de dejarse modificar gradualmente por el ambiente y el 
sentimiento romanos. Roma se convirtió al cristianismo, paganizándolo; y se sometió 
al arte gótico, romanizándolo. Los artistas florentinos, lombardos y venecianos, Cima-
bue, Giotto, etc., fueron accesibles al ideal gótico porque fueron igualmente accesibles 
al sentimiento cristiano. Roma no tuvo ningún Giotto, ningún Cimabue. En Roma el 
cristianismo se saturó poco a poco, de sentimiento pagano. Cuando se habla de una 
Roma papal no se habla de una Roma cristiana, sino de una Roma católica. Roma no 
ha podido ser cristiana por las mismas razones que no ha podido ser gótica.14 

Si bien Mariátegui se refiere a la antigüedad, es importante recordar que el Amauta 
pretendía publicar el texto en un libro sobre el “hombre de hoy”, lo que permite 
entender que el estudio de la antigüedad grecorromana nada tiene que ver con el di-
letante, el enciclopédico, ya que está estrechamente vinculado a la necesidad actual 
de América Latina de aprender de Roma. Al fin y al cabo, la postura de la “ciudad 

12	 José Carlos MARIÁTEGUI, “Roma y el arte gótico” [on-line], in: Mariátegui: Política revoluciona-
ria. Contribución a la crítica socialista. El alma matinal y otras estaciones del hombre de hoy y el 
artista y la época (tomo III), Caracas 2010, p. 114, [consultado 25 de febrero de 2025]. Accesible de: 
www.elperroylarana.gob.ve; www.ministeriodelacultura.gob.ve.

13	 Véase: Estuardo NÚÑEZ, La experiencia europea de José Garlos Mariátegui y otros ensayos, Lima 
1978; Martín BERGEL, Aventura y Revolución Mundial – Escritos alrededor del viaje, Buenos Aires 
2022. 

14	 MARIÁTEGUI, Roma y el arte gótico, pp. 114-115. 



44

eterna” y de los artistas florentinos, lombardos y venecianos en relación con el cris-
tianismo sigue siendo la que plantea la línea editorial de la Revista Amauta cuando 
acoge las contribuciones de Sartoris y Mendelssohn, entre imágenes de claustros 
bajo el título “Arquitectura Peruana”, o entre ilustraciones de Buitrago o fotogra-
fías de Sabogal que evocan o registran formas andinas de construir. Al parecer, la 
propuesta de Revista Amauta es también “paganizar” las vanguardias modernistas, 
incluido el futurismo –que examinaremos más adelante–, tanto en suelo peruano 
como en América Latina en su conjunto, ya que las ambiciones del proyecto edito-
rial de Mariátegui abarcaban todo el continente. Si en el manuscrito Roma estaba en 
el centro de atención, incorporando elementos del mundo griego y grecorromano, 
en la Revista Amauta es América Latina, pensada desde Lima, la que se convierte 
en el terreno de recepción más reciente, incluido el legado arquitectónico romano. 
No es casualidad, desde este punto de vista, que las aportaciones arquitectónicas 
europeas, también en este caso, sean nórdicas y latinas. A pesar de que fueron pre-
cisamente los peruanos, como sostiene Héctor H. Bruit, quienes más llamaron la 
atención en esos años, incluido Mariátegui, sobre los límites de la idea de América 
Latina,15 cuando entendían que la idea de latinidad no abarcaba raíces andinas y pre-
firiendo el término Indoamérica, fue el editor de la Revista Amauta quien afirmó que 
no había “nada más latino, nada más italiano que el arte barroco”.16 

Yo soy también un enamorado del arte gótico. Me emociona más la Catedral de Colo-
nia que la Basílica de San Juan de Lateran. Pero en Roma me contento con encontrar 
arte italiano y sentimiento italiano. I los admiro sin reservas. Este eclecticismo no 
podía existir en Ruskin, en “ese hombre del norte espiritualista y protestante” como 
dice Taine. Yo soy un meridional, un sud-americano, un criollo – en la acepción étnica 
de la palabra. Soy una mezcla de raza española y de raza india. Tengo, pues, algo de 
occidental y de latino; pero tengo más, mucho más de oriental, de asiático. A medias 
soy sensual y a medias soy místico. Mi misticismo me aproxima espiritualmente al 
arte gótico. Un indio está aparentemente tan lejos del arte gótico como del arte griego, 
del Partenón como de Notre Dame. Pero esta no es sino una apariencia. El indio, como 
el egipcio, tuvo el gusto de las estatuas pétreas, de las figuras hieráticas. Yo, a pesar 
de ser indio y acaso porque soy indio, amo el arte gótico. Mas no me duelo de que 
en Roma no exista. En Roma toda mi sensualidad meridional y española se despierta 
y exulta. I me embriaga de paganismo como si me embriagase de vino Frascati.17

El pasaje anterior dice mucho de lo que se publica en Revista Amauta. El proyecto 
editorial no deja de expresar una preocupación por el pensamiento mestizo. Las 
representaciones de una arquitectura llamada local intercaladas con aportes “de 
afuera” ponen en papel la variedad de caminos que emergen hacia el plano de la 
conciencia. No existe en Amauta una síntesis, una respuesta unificadora, sino un 
diálogo entre diferentes formas de pensar la arquitectura. Los dibujos de Buitrago 

15	 Héctor H. BRUIT, “A Invenção da América Latina”, in: Anais do V Encontro da ANPHLAC, Belo 
Horizonte 2002. 

16	 MARIÁTEGUI, “Roma y el arte gótico”, Amauta, pp. 114-115. 
17	 Ibidem, p. 16. 



45

sobre la arquitectura inca aportan, hasta cierto punto, un toque moderno, pero más 
debido a una modernización del aspecto que de los edificios en sí.

Otro texto que ofrece pistas sobre el proyecto editorial de la Revista Amauta en 
relación con la arquitectura es El sumo cicerone del foro Romano, publicado origi-
nalmente el 3 de octubre de 1925 en el diario Variedades. Al igual que el manuscrito 
Roma y el arte gótico, éste también formaría parte de la publicación de El alma ma-
tinal y también trataría sobre la arquitectura de la “ciudad eterna”. Pero aquí el foco 
de Mariátegui es el arqueólogo y arquitecto italiano Giacomo Boni (1859-1925), 
fallecido un mes antes, siendo el artículo una especie de homenaje al “cicerone más 
alto del foro romano”. Según el peruano, Boni provenía de la “escuela Ruskin”. Con 
los libros del crítico de arte y diseñador inglés, el veneciano aprendió a “amar las 
piedras” y el arte de valorar y conservar el patrimonio construido de civilizaciones 
antiguas, en este caso no de su propia ciudad natal, sino de Roma. También aquí 
Mariátegui parece comprometido en un esfuerzo similar al de Roma y el arte gótico: 
el de tomar lecciones de los romanos, del pasado y de su tiempo, para pensar hori-
zontes para su propia realidad latinoamericana.

A su vez, en un artículo titulado Roma, polis moderna, publicado originalmente 
en el 3 de julio de 1925 del diario Mundial, Mariátegui sostiene que “La Ciudad 
Eterna –la maravillosa Ciudad Eterna– no constituye uno de los focos de la historia 
contemporánea. Roma no es liberal, socialista o  fascista. No quiere ni puede ser 
ciudad de opinión”18.

Esta trilogía romanesca prepara, en cierta medida, el modo en que Mariátegui, 
al fundar la Revista Amauta, articula aproximaciones al tema de la arquitectura en 
afinidad con un proyecto editorial más amplio.

¿Antitecnológico?
La evocación de las raíces indígenas y  el interés por la arquitectura despertado, 
aparentemente, por la “maravillosa Ciudad Eterna” y por alguna afinidad con la 
“escuela de Ruskin” ofrecen elementos para enmarcar a Mariátegui como una voz 
“antitecnológica” de la época. En un ensayo titulado La máscara bajo la másca-
ra (1995), Jorge Francisco Liernur hizo algo en esta línea. Especulando sobre las 
contribuciones de Mariátegui a  la arquitectura, observa que aportarían algo “rus-
kiniano” en la forma en que valora un “sistema estético que había sido aniquilado 
por el conquistador”. Según el historiador argentino de la arquitectura, las ideas de 
Ruskin aplicadas en el contexto latinoamericano se pueden resumir en la siguiente 
fórmula: “los indígenas no trajeron sus normas, sino sus manos”. Sin embargo, 
el autor afirma que “no se sabe mucho sobre la composición y cualificación de la 
mano de obra aborigen en las grandes construcciones españolas” y que los estudios 
hasta el momento ni siquiera explican “el grado de especialización real de la mano 
de obra aborigen”, trabajo que fluctúa entre “tareas urbanas y agrarias”, y que tam-
bíen no hay investigaciones suficientes sobre “los mecanismos de adquisición de 

18	 José Carlos MARIÁTEGUI, “Roma, polis moderna” [on-line], in: Mundial, Lima, 3 de julio de 
1925, [consultado 25 de febrero de 2025]. Accesible de: https://www.marxists.org/espanol/mariateg 
/oc/el_alma_matinal/paginas/roma%20polis%20moderna.htm.



46

habilidades de los ‘funcionarios’ indígenas de los siglos XV y XVI”. En definitiva, 
no faltarían razones para Liernur que señalan “la debilidad de las hipótesis tradi-
cionales” del carácter ‘mestizo’ del arte colonial a través de la ‘supervivencia’ de 
motivos precolombinos”.19 En el caso de Mariátegui, la centralidad de la cuestión 
indígena en la obra del amauta hace que el autor, hasta cierto punto, léalo a la luz del 
“ruskianismo”, al menos para justificar los “temores” de los peruanos en relación 
al maquinismo.

Pero podemos abordar el tema de la modernización tecnológica en la obra de 
Mariátegui de otras maneras. Reflexionando sobre el proceso de modernización 
occidental en La civilización y el caballo, texto publicado en el diario Mundial el 11 
de noviembre de 1927, el peruano hace algunas consideraciones sobre el papel del 
equino en la historia de la humanidad y identifica que “la máquina anula cada día 
más al caballo”. Sostiene que, como transporte, el caballo “es demasiado individua-
lista” comparado con “el vapor, el tren, social y moderno por excelencia”, siendo 
“la última experiencia bélica” –¿la Primera Guerra Mundial?– el momento de “la 
decadencia definitiva de la misma caballería”.20 

No hay duda de que el tema de la modernización llama la atención de Mariáte-
gui. Lo más difícil es identificar la posición del amauta en relación a este proceso. 
Al final de La civilización y el caballo, la pista más consistente que tenemos es la 
siguiente: “El tema de una decadencia, conviene, más que a mí, a los abundantes 
discípulos de don José Ortega y Gasset”.21 La referencia, en primer plano, se hace 
a uno de los pensadores ibéricos más influyentes, pero el tema de la “decadencia”, 
por el cual se interesaron muchos pensadores latinoamericanos en los años de entre-
guerras, tiene su principal precursor en Oswald Spengler (1880-1936).

La cuestión de la decadencia de Occidente aporta un aspecto importante para 
comprender el lugar de la arquitectura moderna en Revista Amauta. En Adiós a Eu-
ropa (2014), el historiador Olivier Compagnon llamó la atención sobre este sen-
timiento que surgió con los impactos de la Primera Guerra Mundial en América 
Latina. A medida que la barbarie se fue instaurando entre los propios europeos, la 
idea de que Europa seguiría siendo un modelo de civilización para el mundo cayó 
en descrédito. Además de desempeñar un papel fundamental para los movimientos 
nacionalistas, la Primera Guerra Mundial habría significado tanto “una ruptura en 
la historia de las relaciones culturales entre Europa y América Latina”, como su 
reconfiguración y conduciría a “complejas afirmaciones identitarias en las que el 
paradigma nacional se acerca a  las críticas europeas a  Europa”.22 Esto daría lu-
gar a  afinidades entre intelectuales latinoamericanos como el argentino Ernesto 

19	 Jorge Francisco LIERNUR, “A máscara sob a máscara: mestiçagem e modernização na arquitetura 
latino-americana do início do século”, in: Luiz Antonio Fernandes Cardoso – Olívia Fernandes de 
Oliveira (orgs.), (Re) Discutindo o Modernismo: universalidade e diversidade do movimento moder-
no em arquitetura e urbanismo no Brasil, Salvador 1995, p. 116. 

20	 José Carlos MARIÁTEGUI, “La civilización y el caballo” [on-line], Mundial 8 (387), Lima, 11 de 
noviembre de 1927, [consultado 25 de febrero de 2025]. Accesible de: https://archivo.mariategui.org 
/index.php/la-civilizacion-y-el-caballo-2.

21	 Ibidem. 
22	 Olivier COMPAGNON, Adeus à Europa, São Paulo, 2014, p. 302.



47

Quesada (1958-1934) y  pensadores como el alemán Spengler, que vio surgir un 
“vigoroso sincretismo” en América Latina después de la Primera Guerra Mundial23, 
una especie de contrapunto a una Europa en decadencia. Mientras que el primero 
reivindicaba la “mezcla indígena-europea como fuerza motriz de la siguiente etapa 
de la historia humana”, el segundo, autor de La decadencia de Occidente (1918), 
compartía la expectativa de que serían “los pueblos ‘de color’ ” quienes asestaría el 
golpe final a Occidente. 

En la arquitectura, ganaron espacio figuras comprometidas con este debate como 
Martín Noel (1888-1963) en Argentina, Julio Vilamajó (1894-1948) en Uruguay 
Ricardo Malachowski (1887-1972) en Perú, dejando atrás la época “en la que se 
pretendía imponer” formas de ‘civilización’ occidental frente al arcaísmo o la ‘bar-
barie’ de los pueblos colonizados, surgieron nuevas posiciones “más proclives a la 
constitución de lenguas híbridas en las que pudieran identificarse amplios sectores 
locales”.24 

Resulta que ninguna de estas figuras, que supuestamente serían de interés para 
la Revista Amauta, está presente en el periódico. En sus páginas, solamente una 
variedad de aproximaciones tanteantes entre una arquitectura tradicional y aquella 
de un “lirismo constructivista”. Como argumenta Alfonso Castrillón, Mariátegui 
parece colocar “sobre el tapete, no sabemos si intencionalmente, la discusión sobre 
modernidad y  provincia, en momentos en que el regionalismo, plasmado en las 
imágenes arquitectónicas de Camino Brent y  de los historiadores Malachowsky, 
Jachimowicz, Sahut y Piqueras en la capital señalaba diferentes caminos”.25 

Todo lleva a pensar que los caminos tomados por Mariátegui no serían exacta-
mente “antitecnológicos”, tampoco “decadentistas”. Una tercera faceta de sus po-
siciones delante de la modernización se puede rastrear en la elección de un artículo 
para el número inaugural de la Revista Amauta titulado El arte y la sociedad bur-
guesa, donde el berlinés George Grosz (1893-1959), conocido por sus caricaturas 
del Berlín de los años 20, expresa su opinión sobre el “romanticismo de la técnica”26 
en la Bauhaus:

[…] los muebles de la “Bauhaus” están seguramente muy bien construidos, pero yo 
no querría sentarme en ellos. El objeto de una silla que es el de sentarse será mejor 
alcanzado hoy día por la fabricación en serie de carpinteros americanos e ingleses 
completamente desconocidos, que por un constructor de la Bauhaus que se debate 
en un romanticismo de la técnica. Así el constructivismo lógicamente desarrollado 
conduce a la supresión del artista en su forma actual. Lleva al puro oficio del inge-
niero, el verdadero creador de nuestra época; conduce al arquitecto y al carpintero.27 

23	 LIERNUR, “A máscara”, p. 23. 
24	 Ibidem, pp. 23-24.
25	 Alfonso CASTRILLÓN, “Iconografía de la Revista Amauta: Crítica y gusto en José Carlos Mariáte-

gui”, Illapa Mana Tukukuq 3, 2017, p. 44.
26	 Escuela de vanguardia fundada por Walter Gropius que apuntaba a un nuevo lenguaje para la produc-

ción industrializada, especialmente la arquitectura. 
27	 Georg GROSZ, “El arte y la sociedad burguesa”, Amauta 1, Lima 1926, p. 26.



48

En foco, la crítica del “romanticismo de la técnica” y no la técnica en sí. En com-
paración con Rusia, afirma el autor, lo “romanticismo constructivista”, por su vez, 
tiene un significado más “profundo”, aunque “es el resultado de condiciones socia-
les que en realidad son mayores que en Europa occidental”.28 El contraejemplo de la 
Bauhaus aquí es cierta “Academia organizada en Moscú”, también conocida como 
Vkhutemas, una institución educativa creada poco antes de la escuela de Gropius, 
que incluso visitó antes de crear su versión alemana. La diferencia, sostiene Grosz, 
es que en Europa occidental no hay necesidad de introducir la transformación de 
la técnica a través del arte, ya que “la técnica es lo más común entre las grandes 
masas”.29 

Si bien es posible suponer que Mariátegui hace suyas las palabras de Groz, no 
debe sorprendernos que, poco después, la Revista Amauta ceda espacio a la presen-
tación de tesis futuristas.

La cuestión del futurismo
El debate sobre los procesos de masificación de la tecnología, o, al menos, sobre un 
discurso que anunciaba su generalización, el fundamento del modernismo arquitec-
tónico, alcanza su punto más agudo con la publicación, en la décima edición de la 
Revista Amauta, del artículo Movimiento Futurista, de Filippo Tommaso Marinetti 
(1876-1944). En él, la vanguardia italiana aboga por la sustitución de “la crítica en 
sus formas actuales”. En su lugar llora por lo que llamo de “medición sintética”, 
que tenía más capacidad de responder à las “necesidades del espíritu moderno ena-
morado de exactitud, velocidad y simultaneidad”: I) la máxima síntesis: eliminar 
toda “repetición”, “divagación”, “circunloquio” y “fraseología decorativa”; II) la 
máxima sinceridad: “declarar con brevedad y sin reticencia el valor de cada parte 
de la obra de arte”; III) la distinción entre los diversos: ofrecer una síntesis cujas 
partes que la componen son inteligibles; IV) distinguir en el juicio de una obra de 
arte “autor”, “concepción”, “descubrimientos”, “ejecución”, “escenografía” y “pú-
blico”; V) atrair o leitor/ espectador: “Una ojeada fulmínea a la medición puede 
bastarse a éste para darse cuenta de la obra”; y, por fin, VI) sopravalutar la origina-
lidad de la obra de arte.30 

Podemos identificar rastros de esta disposición futurista en la forma en que Re-
vista Amauta relaciona tradición y modernidad, distinguiendo claramente las partes 
que configuran una búsqueda más amplia de síntesis. Como también podemos, con-
tinuando la lectura de Movimiento Futurista, acompañar el entusiasmo de Marinetti 
por una experiencia con la ciudad moderna: sus impresiones como las señales lumi-
nosas en el paisaje urbano, cinco décadas antes de aquellos registradas en Learning 
from Las Vegas (1972).31 

28	 Loc. cit. ibidem.
29	 Ibidem, p. 27.
30	 Filippo T. MARINETTI, “Movimiento Futurista”, Amauta 10, 1927, p. 29.
31	 Robert VENTURI – Denise Scott BROWN – Steven IZENOUR, Learning from Las Vegas, Cambri-

dge 1972. 



49

Son nuestras constelaciones artificiales, hijas de nuestra implacable voluntad, ágiles 
constelaciones al alcance de la mano para consolarnos de las que son inaccesibles 
[…]. Los avisos luminosos son los profundos dinamismos científicos industriales 
y comerciales de la ciudad, trepados sobre los techos para competir con los dinamis-
mos estelares32.

Con tantas afinidades de Marinetti con el “espíritu moderno” de la obra de arte y de 
la ciudad, no es extraño que, en medio del interés por el modernismo arquitectónico, 
la Revista Amauta abriera espacio al futurismo. En Todo lo sólido se funde en el aire 
(1983), Marshall Berman sostiene que es en la arquitectura donde la permanencia 
del paradigma futurista es más persistente:

Nos encontramos con este tipo de modernismo, después de la Primera Guerra Mun-
dial, en las formas refinadas de la “máquina estética”, las pastorales tecnocráticas de 
la Bauhaus, Gropius y Mies van der Rohe, Le Corbusier y Léger, el Ballet Mécanique. 
Lo volvemos a ver, después de otra guerra mundial, en la alta tecnología espacial 
de las rapsodias de Buckminster Fuller y Marshall McLuhan y en Future Shock de 
Alvin Toffer.33 

Sin embargo, unos años antes de la publicación de Marinetti y el futurismo (1924), 
Mariátegui hizo importantes críticas al futurismo, reconociendo en esa vanguardia 
“uno de los ingredientes espirituales e históricos del fascismo”.34 ¿Cómo explicar 
entonces la publicación en la Revista Amauta del artículo de Marinetti y de un auto-
rretrato autografiado por el italiano y con dedicatoria a la revista?

Una posible respuesta está en el mismo texto de Berman: Todo lo sólido se des-
vanece en el aire, cuando éste llega a la conclusión de que en los años 1920 lo que 
era “Esto y Aquello” empezó a ser reemplazado por “Esto o Aquello”.35 Justo antes 
de llegar a esta síntesis, el autor sostiene que “el pensamiento moderno, desde Marx 
y Nietzsche, ha crecido y desarrollado, de diversas maneras; sin embargo, nuestro 
pensamiento sobre la modernidad parece haberse estancado y retrocedido”. Al fin 
y al cabo, la “voz” que “denuncia la vida moderna” era “irónica y contradictoria, 
polifónica y dialéctica”, era una “esperanza desesperanzada”.36

Es en este caso que el manifiesto futurista marca un hito, eliminando ambigüe-
dades tanto de la tradición como de la modernidad. Aunque el manifiesto de 1909 
ensalza “las mareas revolucionarias multicolores y polifónicas”, en un texto futu-
rista posterior, Marinetti busca “la creación de una especie no humana, en la que el 
sufrimiento moral, la bondad de corazón, el afecto y el amor, estos venenos corro-
sivos de la energía vital, bloqueadores de nuestra poderosa electricidad corporal, 
serán abolidos”.37

32	 MARINETTI, “Movimiento futurista”, p. 28.
33	 Marshall BERMAN, Tudo que é sólido se desmancha no ar, São Paulo 1983, p. 25. 
34	 José Carlos MARIÁTEGUI, “Marinetti y el futurismo”, Variedades 20, 1924, pp. 156-158. 
35	 BERMAN, Tudo que é sólido, p. 24.
36	 Ibidem, p. 23.
37	 MARINETTI citado en BERMAN, p. 25.



50

La cuestión más preocupante, reflexiona Berman, es que la “relación acrítica 
con la máquina combinada con la profunda distancia de la gente […] resurgiría en 
formas menos extrañas, pero más duraderas”.38 Por “duraderas”, el autor tiene en 
su horizonte ejemplos arquitectónicos: es en la arquitectura donde la permanencia 
del paradigma futurista se vuelve más persistente. ¿Y no sería precisamente este el 
rasgo que aparece en el artículo de Sartoris publicado en la Revista Amauta? Para 
llevar al debate público más amplio “las cuestiones más importantes” del primer 
CIAM, el arquitecto acaba confirmando lo que identifica Berman: que “la arqui-
tectura moderna existe y produce, sostenidamente por el entusiasmo de sus par-
tidarios, animados por una poderosa actividad que se deriva de la evolución de la 
maquinaria”.39 

Consideraciones finales: “amar las piedras”, probar las “máquinas”
Sin embargo, en nuestro acercamiento a  las pocas páginas de Amauta dedicadas 
a la arquitectura, no es posible identificar una adhesión al futurismo, ni a la arqui-
tectura racionalista, ni a las “grandes construcciones de la antigüedad”. Lo que la 
revista parece proponer son colisiones críticas. Ahí reside, por ejemplo, una contri-
bución del futurismo. Este movimiento presentó un potencial para crear rupturas en 
la linealidad histórica, como señala Lúcia Rey. Son estas rupturas las que guían un 
proyecto editorial que inserta ruinas incas en medio de ensayos sobre arquitectura 
racionalista, entendiendo que “la dislocación como acto estético forma parte de la 
concepción de un arte revolucionario”.40 Es en esta encrucijada donde Mariátegui 
parece ensayar un proyecto más amplio de transculturación en Amauta, que no es 
el que leyó después Ángel Rama, para quien “la modernidad no es renunciable y ne-
garla es suicida”, porque “los saberes también renuncian para aceptarla”.41 Lejos 
de esta renuncia ante la novedad de la arquitectura racionalista, la Revista Amauta 
convoca las piedras que ama en un arco que discurre entre ruinas romanas e incas, 
forjando en el campo de la arquitectura un breve pero poderoso experimento crítico.

(Escrito en español por el autor)

BIBLIOGRAFÍA

Libros y artículos
BERGEL, Martín, Aventura y Revolución Mundial – Escritos alrededor del viaje, Buenos Aires: Fondo 

de Cultura Económica, 2022.
BERMAN, Marshall, Tudo que é sólido se desmancha no ar, São Paulo: Companhia das Letras, 1986.
BRUIT, Héctor H., “A Invenção da América Latina”, Anais do V Encontro da ANPHLAC, Belo Hori-

zonte: 2002. 

38	 BERMAN, Tudo que é sólido, p. 23.
39	 SARTORIS, “Arquitectura Internacional”, Amauta 24, 1926, p. 39. 
40	 Lucía REY, “José Carlos Mariátegui y  el futurismo italiano: una perspectiva latino-americana” 

[on-line], Panambí. Revista De Investigaciones Artísticas, 3, Valparaíso, 2016, pp. 51-67, [consulta-
do 27 de mayo de 2024]. Accesible en: https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=6665867.

41	 Ángel RAMA, Transculturación narrativa en América Latina, México 1982, p. 68. 



51

COMPAGNON, Olivier, Adeus à Europa: a América Latina e a Grande Guerra, Rio de Janeiro: Rocco, 
2014.

FRAMPTON, Kenneth, História Crítica da Arquitetura Moderna, São Paulo: Martins Fontes, 2008, 
pp. 327-328.

GROSZ, Georg, “El arte y la sociedad burguesa”, Amauta 1, 1926, pp. 23-26. 
HITCHCOCK, Henry-Russell – JOHNSON, Philip, The International Style: Architecture Since 1922, 

Nueva York: MoMA, 1932. 
LIERNUR, Jorge, “A máscara sob a máscara: mestiçagem e modernização na arquitetura latino-america-

na do início do século”, in: Luiz Antonio Fernandes Cardozo – Olívia Fernandes de Oliveira (eds.), 
(Re)Discutindo o Modernismo: universalidade e diversidade do movimento moderno em arquitetura 
e urbanismo no Brasil, Salvador: I DOCOMOMO, 1995, pp. 119-128. 

MARIÁTEGUI, José Carlos, “Marinetti y el futurismo”, Variedades 20/829, 19-01-1924, pp. 156-158. 
MARINETTI, F. Tommaso, “Movimiento Futurista”, Amauta 10, 1927, p. 129. 
MELGAR BAO, Ricardo, “Mariátegui y la revista Amauta en tiempos de crisis”, in: Aimer Granados – 

Alejandro Araujo (coords.), Revistas en la historia intelectual. Redes, intelectuales, política y socie-
dad, México: UAM-Cuajimalpa, 2012, pp. 41-70.

NÚÑEZ, Estuardo, La experiencia europea de José Garlos Mariátegui y otros ensayos, Lima: Empresa 
Editora Amauta, 1978. 

RAMA, Ángel, Transculturación narrativa en América Latina, México-Buenos Aires-Madrid: Siglo 
Veintiuno Editores, 1982.

VENTURI, Robert – BROWN, Denise Scott – IZENOUR, Steven, Learning from Las Vegas, Cambri-
dge: MIT Press, 1972. 

Recursos electrónicos
CASTRILLÓN, Alfonso, “Iconografía de la Revista Amauta: Crítica y gusto en José Carlos Mariátegui” 

[on-line], Illapa Mana Tukukuq 3, 2006, pp. 35-44, [consultado 27 de mayo de 2024]. Accesible de: 
https://doi.org/10.31381/illapa.v0i3.1151.

MARIÁTEGUI, José Carlos, “El sumo cicerone del foro romano” [on-line], Variedades 21, 1925, in: 
José Carlos Mariátegui, Mariátegui: política revolucionaria. Contribución a la crítica revoluciona-
ria [tomo III: El alma matinal y otras estaciones del hombre de hoy y el artista y la época], Caracas: 
Fundación Editorial El perro y la rana, 2010, pp. 129-132, [consultado 27 de mayo de 2024]. Acce-
sible de: www.elperroylarana.gob.ve; www.ministeriodelacultura.gob.ve.

MARIÁTEGUI, José Carlos, “La civilización y el caballo” [on-line], Mundial 8 (387), Lima, 11-11-1927,  
[consultado 25 de febrero de 2025]. Accesible de: https://archivo.mariategui.org/index.php/la 
-civilizacion-y-el-caballo-2. 

MARIÁTEGUI, José Carlos, “Presentación” [on-line], Amauta, Año I, 1, Lima, setiembre de 1926, 
[consultado 27 de mayo de 2024]. Accesible de: https://www.marxists.org/espanol/mariateg/1926 
/sep/amauta.htm.

MARIÁTEGUI, José Carlos, “Roma, polis moderna” [on-line], Mundial 6, 3-07-1925. In: Mariátegui: Po-
lítica revolucionaria. Contribución a la crítica socialista. Tomo III: El alma matinal y otras estaciones 
del hombre de hoy y el artista y la época, Caracas: Centro Simón Bolívar 2010, pp. 119-123, [consultado 
25 de febrero de 2024]. Accesible de: www.elperroylarana.gob.ve; www.ministeriodelacultura.gob.ve. 

MARIÁTEGUI, José Carlos, “Roma y el arte gótico” (Inédito) [on-line], in: Mariátegui: Política re-
volucionaria. Contribución a la crítica socialista. Tomo III: El alma matinal y otras estaciones del 
hombre de hoy y el artista y la época, Caracas: Centro Simón Bolívar 2010, pp. 113-117, [consultado 
27 de mayo de 2024]. Accesible de: www.elperroylarana.gob.ve; www.ministeriodelacultura.gob.ve. 

REY, Lucía, “José Carlos Mariátegui y el futurismo italiano: una perspectiva latino-americana” [on-li-
ne], Panambí. Revista De Investigaciones Artísticas 3, Valparaíso, 2017, pp. 51-67, [consultado 
27 de mayo de 2024]. Accesible de: https://doi.org/10.22370/panambi.2016.3.548. 

SARTORIS, Alberto, “Arquitectura Internacional” [on-line], Amauta 24, 1926, p. 39. Texte de la Décla-
ration de La Sarraz [on-line], La Sarraz 1928. EPFL, [consultado el 25 de febrero de 2025]. Accesi-
ble de: https://morpheplus.epfl.ch/fr/nos-collections/congres-internationaux-darchitecture-moderne/
texte-de-la-declaration-de-la-sarraz.



52

Breve información sobre el autor
Correo electrónico: alex.matos@usp.br
Alex de Carvalho Matos es estudiante de Doctorado en Historia y Fundamentos 
de la Arquitectura y  Urbanismo por la Universidad de São Paulo, es miembro 
del Grupo de Investigación Cultura, Arquitectura y  Ciudad en América Latina 
(CACAL-USP/CNPq), con el que desarrolla investigaciones sobre la relación en-
tre arquitectura moderna, vanguardias latinoamericanas, alteridad y  colonialidad 
a principios del siglo XX. 


